
NDR Info: Aus der Sendereihe Religionsgemeinschaften – Buddhisten
Sonntag, 18.01.2026, von 07:15 bis 07:30 Uhr

Autor: Alfred Weil
Sprecherin: Kornelia Paltins

Sehr geehrte Hörerinnen und Hörer, ich freue mich, Sie zu unserem Radiovortrag herzlich 
begrüßen zu dürfen! In ihm geht es heute um kleine und große Geschenke.

Freiheit von Furcht und Bedrückung

Die buddhistische Tradition ist reich an Beispielen von Frauen und Männern, die das Ideal der 
Gebefreudigkeit  auf  herausragende  Weise  verkörperten.  Ein  aus  Sāvatthi  stammender 
Großkaufmann gehört dazu. In seiner Heimatstadt ist er so als Wohltäter bekannt, dass viele 
seinen eigentlichen Namen Sudatta gar nicht kennen, sondern ihn nur Anāthapiṇḍika nennen, 
d.h. „der den Unbeschützten Almosen gewährt“.
Schon in jungen Jahren wird er einer der ernsthaftesten und treuesten Anhänger des Buddha. 
Das drückt sich nicht nur in seinem hingebungsvollen religiösen Leben aus, sondern vor allem 
in der ideellen und materiellen Unterstützung der Ordensgemeinschaft des Erwachten. Mit 
beachtlichem finanziellem Einsatz unterhält und fördert er ein weithin bekannt gewordenes 
Kloster in einem Park nahe seiner Heimatstadt.
Schon dessen Gründung ist eine Herausforderung und mit einer denkwürdigen Geschichte 
verbunden. Nachdem Sudatta seitens des Buddha die Zustimmung erhalten hat,  eine feste 
Unterkunft für die Wandermönche zu errichten, macht er sich sofort auf die Suche nach einem 
geeigneten Gelände. Still soll es sein; nicht zu weit von der Stadt entfernt, aber auch nicht zu 
nahe  dem  allzu  geschäftigen  Treiben  der  Menschen.  Bald  ist  ein  passendes  Stück  Land 
gefunden.  Es  gehört  dem  jungen  Prinzen  Jeta,  der  sein  schön  gelegenes  Wäldchen  aber 
keineswegs verkaufen will. Um den in seinem Werben nicht nachlassenden Kaufmann ein für 
alle  Mal  loszuwerden,  nennt  Jeta  eine  astronomische  Summe  als  Kaufpreis.  Doch  ohne 
Zögern ist Anāthapiṇḍika bereit zu zahlen. Die Überlieferung sagt, der Kaufmann habe den 
Jetahain  nahezu  vollständig  mit  Goldstücken  auslegen  müssen,  um  den  riesigen  Betrag 
aufzubringen. 
Das weibliche Gegenstück zu Anāthapiṇḍika ist  Visākhā, die nach ihrer Heirat ebenfalls in 
Sāvatthi lebt. Auch sie wird dafür gerühmt, dass sie dem Orden eine fast verschwenderische 
Unterstützung gewährt. Schon mit sieben Jahren wird sie eine überzeugte Anhängerin des 
Buddha, den sie in Begleitung ihres Großvaters das erste Mal hört und dessen Worte sie tief  
berühren.  Im  Gegenzug  und  als  Dank  für  die  immer  wieder  erfahrenen  inspirierenden 
Gespräche mit dem Erwachten macht sie es sich zur Aufgabe, für ihn und seine Gemeinschaft 
bestmögliche Lebensbedingungen zu schaffen. Sei es, indem sie für geeignete Kleidung, für 
hinreichende Ernährung oder im Bedarfsfall für Arznei sorgt.
Unvergessen macht sie sich aber ebenfalls durch die Stiftung eines Klosters im Ostpark der 
Stadt. Wie es dazu kommt, schildern die alten Berichte so: Eines Tages lauscht Visākhā wie  
so  oft  einem Vortrag.  Gedankenverloren  verlässt  sie  den  Versammlungsort,  vergisst  aber 
dabei ihren wertvollen Schmuck, den sie zuvor abgelegt hat. Wohl bekommt sie ihn zurück, 
doch jetzt will sie ihn für etwas ganz Besonderes verwenden. Sie möchte sich nicht länger mit 
ihm zieren, sondern ihn für einen guten Zweck spenden. Das tut sie dann auch, indem sie für 
den erzielten Erlös die erwähnte Parkanlage erwirbt und die dazugehörenden Baulichkeiten in 
Auftrag gibt. – 



2

Vermutlich bewegt sich unsere Gebefreudigkeit eher in bescheideneren Dimensionen.  Was 
kaufe ich meiner besten Freundin zum Geburtstag? Für die bevorstehende Hochzeit in der 
Nachbarschaft brauche ich ebenfalls etwas! Ja, und Weinachten oder eine andere Festlichkeit 
kehren sicher wieder. Die Frage nach einem passenden Geschenk stellt sich also wiederholt. 
Es sind vor allem bestimmte Anlässe, die uns aktiv werden lassen. Für den einen sind sie eine  
freudvolle Herausforderung, für den anderen eher eine sich wiederholende Belastung.
Gerade die Frage nach dem „Was?“ setzt manchem zu. Und oft genug ist ein kleinerer oder 
größerer Schein in einem dezenten Umschlag der willkommene Ausweg. Wenn es kein Geld 
ist, dann soll es doch meistens den Sinnen etwas bieten: Für die Einfallslosen mag das die  
übliche  Flasche  Wein  sein  oder  eine  Schachtel  mit  Süßigkeiten,  gegebenenfalls  etwas 
Elektronisches.  Trendbewusste  setzen  eher  auf  eine  gemeinsame  Unternehmung  oder  die 
Einladung zu einer besonderen Veranstaltung.
Natürlich kann ich mich auch persönlich mehr einbringen und mir etwas anderes einfallen 
lassen. Ich reserviere etwas von meiner knappen Zeit und verbringe sie mit jemandem. Ich 
kann  mein  Wissen,  Erfahrungen  und  Einsichten  teilen.  Wie  wäre  es,  jemandem  meine 
Aufmerksamkeit oder ein gutes Wort zukommen zu lassen? In prekären Situationen kann ich 
Hilfe leisten, wo nötig, Rat und Trost spenden.
Gleichwie, es ist auffällig, wie nachdrücklich der Buddha den Wert von Gebefreudigkeit und 
Großzügigkeit jeder Art betont. Auch in kleinen Dingen: Selbst wenn einer Essensreste in 
einen Tümpel  leert,  damit  die  Lebewesen darin  davon fressen  können,  tut  er  Gutes.  Um 
wieviel mehr mit einem wohlgemeinten und der Situation angemessenem Geschenk an einen 
Menschen. ‚Wenn ihr um die guten Folgen des Gebens wüsstet‘, schärft er seinen Zuhörern 
ein, ‚würde der Makel des Geizes nicht von euch Besitz ergreifen. Selbst euren letzten Bissen 
würdet ihr nicht essen, ohne etwas davon abzugeben.‘
Damit  steht  der  Erwachte  in  einer  Reihe  mit  anderen  Menschheitslehrern  und 
Religionsgründern, die Ähnliches sagen. Ein mögliches Geschenk hebt er indessen besonders 
hervor, das nach seinen Worten von herausragendem und bleibendem Wert ist: das Geschenk 
der Freiheit von Furcht, Feindschaft und Bedrückung.
Wer es machen will, entschließt sich zuallererst, unter keinen Umständen ein Lebewesen zu 
töten.  Ob  Mensch  oder  Tier,  das  Leben  ist  für  jedes  empfindende  Wesen  höchstes  Gut. 
Niemand möchte sterben, schon gar nicht auf gewaltsame Weise. Ich empfinde das wie jeder 
andere auch. Wie könnte ich da das genaue Gegenteil von dem tun, was allen gleichermaßen 
am Herzen liegt? Wie das mitleidslos nehmen, was allen lieb und wert ist? Wo immer und 
unter welchen Umständen auch immer mir ein Lebewesen begegnet, gilt demnach: Ich werde 
nicht töten. Ist es nicht ein unschätzbares Geschenk, jedem und immer zu signalisieren: ‚Von 
mir  geht  keine  Gefahr  aus.  Du kannst  sicher  sein,  wissentlich  und absichtlich  werde  ich 
niemandes Gesundheit und körperliche Unversehrtheit antasten.‘
Andererseits freuen wir uns an unserem Besitz und den vielen Dingen, die wir für unseren 
Alltag und unser Wohlbefinden benötigen. Jeder Verlust ist schmerzlich, jeder Schaden tut 
weh. Umso mehr, wenn er vermeidbar ist und in unguter Absicht herbeigeführt wird. Der 
Diebstahl meines Portemonnaies auf der Straße oder meines Handys in der Bahn macht mich 
nicht nur materiell ärmer, er zerstört mehr noch Unbefangenheit und Vertrauen. Auch der 
Einbruch in der Wohnung hat nicht nur eine materielle Seite, er verletzt mein Empfinden von 
Geborgensein und Sicherheit. Wie wertvoll wäre da das Wissen: ‚Ich habe von niemandem 
um mich herum etwas zu befürchten.‘



3

Wie  sieht  es  mit  unseren  sozialen  Beziehungen  aus?  Vor  allem,  was  die  Partnerschaft 
zwischen Mann und Frau angeht.  Sie  gibt  dem Leben Stabilität,  sie  ist  Rückzugsort  und 
bedeutet wechselseitige Hilfe und Unterstützung. Was heißt es dann, wenn jemand versucht, 
mir  meinen  Mann oder  meine  Frau  zu  entfremden  –  einzig,  um seine  eigenen  sexuellen 
Bedürfnisse zu befrieden? Nur, um für eine kurze Zeit ein Vergnügen zu haben, das anderen 
Schmerz bereitet? Weil mir auf diese Weise etwas Entscheidendes genommen würde, heißt 
das natürlich im Umkehrschluss: Eine intakte Ehe oder Zweierbeziehung ist für mich tabu. 
Ich werde diesbezüglichen Wünschen und Versuchungen in keinem Fall nachgeben.
Ohne richtige Orientierung kommen wir weder zuhause noch im Beruf noch sonst wo zurecht. 
Wir  müssen wissen,  was  der  Realität  entspricht  und was  nicht.  Wir  müssen uns  auf  das 
verlassen können, was andere uns sagen. Vor allem gezielte Lügen haben oft verheerende 
Wirkungen, weil sie uns bewusst in die Irre führen. Wie viel nehmen uns Menschen, wenn sie 
das Gegenteil  von dem sagen, was sie tatsächlich denken, wollen und tun! Und wie sehr 
bereichern sie uns hingegen, wenn sie nie etwas anderes sagen als die Wahrheit! 
Um einen letzten Punkt anzusprechen: Man könnte meinen: ‚Der Gebrauch von Alkohol oder 
anderen Rauschmitteln ist Privatsache.‘ Man schadet aber nicht nur sich selbst, wenn man mit 
dem Genuss bewusstseinstrübender Mittel sein wertvollstes Werkzeug – den eigenen Geist – 
beeinträchtig  oder  gar  zerstört.  Ist  die  Schaltzentrale  defekt,  werden  Denken,  Reden  und 
Handeln eines Menschen zwangsläufig in Mitleidenschaft gezogen. Er kann und wird sich 
nicht angemessen verhalten. Die Folgen treffen ihn selbst, aber auch jeden, der mit ihm zu tun 
hat. Deshalb ist das die letzte der  fünf großen Gaben, von denen der Buddha spricht: keine 
Rauschmittel zu konsumieren. Das bewahrt in vieler Hinsicht vor geistigem und materiellem 
Schaden.
Das Nein zum Töten und Stehlen, zu sexuellen Verfehlungen, Lügen und Sich-Berauschen 
sind  für  Buddhistinnen  und  Buddhisten  das  Fundament  ethisch  einwandfreien  Handelns. 
Diese  fünf  Selbstverpflichtungen,  sīla genannt,  sind  es,  die  unnennbar  vielen  Wesen  die 
Freiheit von Furcht, von Feindseligkeit und Bedrängnis gewähren. Unnennbar vielen Wesen, 
weil  nach buddhistischer Auffassung unsere Existenz nicht  auf dieses  eine,  jetzige Leben 
beschränkt ist. Diese im Vergleich kurze Episode ist nur eine in der unüberschaubar langen 
Kette  schon  vergangener  und  noch  zu  erwartender  Leben.  Auf  dieser  anfangslosen 
Daseinswanderung sind uns schon ungezählte Wesen begegnet und es werden uns – je nach 
dem  –  noch  viele  begegnen.  Wer  da  seiner  Grundhaltung  treu  bleibt  und  die  zu  ihr 
gehörenden  fünf  großen  Gaben immer  wieder  und  gerne  verteilt,  bietet  so  tatsächlich 
unnennbar vielen Wesen Schutz und Sicherheit.
Aber auch der Gebende geht nicht leer aus. Großzügigkeit hat immer zwei Gewinner: den 
Empfänger  und  den  Gebenden  selbst.  Wenn  jemand  anderen  die  Freiheit  von  Furcht, 
Feindschaft und Bedrängnis zuteilwerden lässt, wird sie ihm auch selbst zuteil. Nach dem 
Gesetz von Karma kehren üble wie gute Handlungen eines Menschen zu ihm zurück. Wer 
etwa nie tötet und nie etwas unrechtmäßig an sich nimmt, baut an einer künftigen Welt, in der  
er  um  Leben  und  Besitz  nicht  bangen  muss.  Wer  immer  wieder  Wohlwollen  und 
Mitempfinden zeigt, erfährt früher oder später beides in reichem Maß.

Wir verabschieden uns mit dem Gruß: Mögen alle Wesen glücklich sein und Frieden finden.

10.433 Zeichen inkl. Leerzeichen: (bisher: 10.349 bis 10.759)
Bezug: Anāthapiṇḍika: Cullavagga 6 – Visākhā: Vinaya IV + Anguttara Nikaya 8,39 
Stand: 22.10.202


